Internationale ontmoetingen op het toneel

Internationale ontmoetingen op het toneel

Stereotypen over het Ottomaanse Rijk
Geschreven door Ghizlan El Hachimi

In de zeventiende eeuw kwamen verschillende soorten mensen vanuit de rest van de wereld naar de Nederlandse
Republiek. Internationale handelaren en diplomaten waren om politieke, economische en culturele redenen te
vinden in een stad als Amsterdam. Deze interculturele ontmoetingen zijn door schrijvers en kunstenaars verbeeld,
bijvoorbeeld in Gerrit Berckheydes beroemde schilderij Het stadhuis op de Dam in Amsterdam (1672), waar
Ottomaanse handelaren in niet-westerse kleding centraal worden afgebeeld.

Het Ottomaanse Rijk

Het internationale karakter van Amsterdam zien we niet alleen terug in de beeldende kunst, maar ook in de
Stadsschouwburg, vanaf 1638 hét theater van de stad. Het theater was een plek waar het leven werd uitvergroot en
waar schrijvers op scherpe en humoristische manier met maatschappelijke ontwikkelingen aan de haal konden
gaan. Al die nieuwe mensen in de stad zorgden er namelijk ook voor dat dat Amsterdammers geboeid raakten door
andere culturen en religies. 't Verwarde Huwelyk (1667), een toneelstuk van amateur-toneelschrijver Pieter
Nederhoven, is een treffend voorbeeld van de manier waarop het steeds internationaler wordende karakter van de
Republiek werd verbeeld.

In 't Verwarde Huwelyk komen klassieke thema’s van het blijspel terug. Bedrog, manipulatie en humor staan
centraal in Nederhovens stuk over een vader en zoon, Geronte en Horatius, die terug naar huis keren na jarenlang
gevangen te hebben gezeten in het Ottomaanse Rijk. Omdat ze zijn ‘gekleet op de manier der Turken,” wekt hun
verschijning verbazing en wantrouwen, wat door Nederhoven wordt ingezet als een komische noot. Horatius, de
zoon, was gevangengenomen op een schip, slaaf gemaakt en verkocht in het Ottomaanse Rijk. Zijn vader, Geronte,
had hem na een lange zoektocht gevonden en vrijgekocht. Ze hadden een lange tijd in het Ottomaanse Rijk
doorgebracht, waardoor Horatius zijn moedertaal niet meer sprak en vader en zoon bijna onherkenbaar waren
geworden voor hun buren.

De zogenaamde ‘Turkse’ kaapvaart speelt dus een centrale rol in Nederhovens stuk. Dat is niet vreemd, want in de
loop van de zeventiende-eeuw werd de kaapvaart en de daaropvolgende slavernij van Nederlandse zeelieden een
groot probleem voor de Nederlandse Republiek. In de jaren voor de premiere van 't Verwarde Huwelyk had admiraal
Michiel de Ruyter al meerdere diplomatieke missies naar Algerije en Tunesié geleid, met als doel om tot een verdrag
te komen. Toch konden Nederlandse schepen en bemanning nog altijd niet zonder gevaar voor kaping varen in de
Middellandse Zee.

Stigmatiserende ideeén

Nederhovens stuk weerspiegelt dus internationale problemen die in de maatschappij werden gevoeld. De tot slaaf
gemaakte mannen werden natuurlijk gemist in havensteden als Amsterdam. Familieleden en vrienden gingen
regelmatig langs deuren en kerken om geld op te halen waarmee ze de gevangen hoopten vrij te kopen,
zogenaamde collectes. Op het toneel kon dit serieuze onderwerp met humor en intrige worden verbeeld.
Neerbuigende ideeén over mensen in andere delen van de wereld gingen met dit soort verbeeldingen gepaard. Zo
maken Nederhovens personages het Ottomaanse Rijk en de cultuur die daarbij werd ingebeeld regelmatig
belachelijk:

ANSELMUS
Maar, waar toe u gekleet in zulk een vremd gewaad?
Of danst gy een Ballet, dat gy voor mom dus gaat?

GERONTE
U lust te boerten, heer, toch eindlijk zult gy weten,
Dat, in Turkyen, ik mijn kleeders heb gegeten.

Echter, 't Verwarde Huwelyk is gelaagder dan de bovenstaande uitwisseling doet denken. Het stuk brengt inderdaad
stigmatiserende ideeén over de Ottomaanse wereld op het toneel, maar het drijft ook de spot met Anselmus’
onwetendheid:

ANSELMUS
Hoe! eetmen in dat land zijn kleeren op? dat 's vreemd.

GERONTE

O ja! maar niet alzoo gelijk als gy het neemt.

Weet, als den honger drong, en 't gelt my had begeven,
Dat dit de middel was noch, voor een tijd, te leven.

Ik heb die daar verkocht, heer, tot mijn onderhoud.

In deze situatie is niet de ‘verturkste’ buurman het lachertje, maar Anselmus met zijn simplistische ideeén over de



Ottomaanse wereld. Je zou kunnen zeggen dat Nederhoven het publiek in de val lokt. Het publiek heeft
waarschijnlijk gelachen om de mannen in ‘exotische’ gewaden en ook de opmerking over het balletdansen is
kleinerend bedoeld. Vervolgens echter, wordt de onzinnigheid van zulke stereotypen benadrukt door Geronte. Hij
heeft ervaring uit de eerste hand en heeft de Ottomaanse wereld zelf meegemaakt.

Literatuurwetenschapper Frans Blom wijst op het ‘beoogde lach-effect’ in 't Verwarde Huwelyk. Hij bevraagt of het
publiek zich heeft willen identificeren met de stereotyperende ideeén van de thuisblijvers of juist niet. De aannames
van Anselmus zijn zo kortzichtig, dat het komische effect van het stuk moet hebben gelegen in de verregaande,
domme aannames van de thuisblijvers, en niet in de verturkste christenen. In de zeventiende eeuw groeide
Amsterdam uit tot een wereldstad en de inwoners groeiden mee. Hoewel er helaas ook sprake was van stereotypen
en vreemdelingenhaat, raakten Amsterdammers gewend aan internationale ontmoetingen en ontwikkelden ze
kosmopolitische ideeén.

Theaterrepetities voor een 21le-eeuwse opvoering van 't Verwarde Huwelyk (1667)

Ghizlan El Hachimi bespreekt als dramaturg een scene uit 't Verwarde Huwelyk met Jeroen van Arkel en Jonas van
Veen.

Verder lezen

e Gerard Brandt, Het leven en bedryf van heere Michiel de Ruyter. Amsterdam, 1687.

e F.R.E. Blom, ‘Het venster op het Ottomaanse Rijk. De import van theater en nieuws over de Turk in de
Republiek’. In: Zeventiende Eeuw, 29 (1), 2013, 19-31.

e M. van Gelder, ‘Tussen Noord-Afrika en de Republiek: Nederlandse bekeerlingen tot de islam in de zeventiende
eeuw’. In: Tijdschrift voor Geschiedenis 126, 2013, 16-33.

https://www.literatuurgeschiedenis.org/17e-eeuw/internationale-ontmoetingen-op-het-toneel



https://www.dbnl.org/tekst/bran002leve01_01/
https://hdl.handle.net/11245/1.409903
https://doi.org/10.5117/TVGESCH2013.1.GELD
https://www.literatuurgeschiedenis.org/17e-eeuw/internationale-ontmoetingen-op-het-toneel

