
Internationale	ontmoetingen	op	het	toneel

Internationale	ontmoetingen	op	het	toneel
Stereotypen	over	het	Ottomaanse	Rijk
Geschreven	door	Ghizlan	El	Hachimi

In	de	zeventiende	eeuw	kwamen	verschillende	soorten	mensen	vanuit	de	rest	van	de	wereld	naar	de	Nederlandse
Republiek.	Internationale	handelaren	en	diplomaten	waren	om	politieke,	economische	en	culturele	redenen	te
vinden	in	een	stad	als	Amsterdam.	Deze	interculturele	ontmoetingen	zijn	door	schrijvers	en	kunstenaars	verbeeld,
bijvoorbeeld	in	Gerrit	Berckheydes	beroemde	schilderij	Het	stadhuis	op	de	Dam	in	Amsterdam	(1672),	waar
Ottomaanse	handelaren	in	niet-westerse	kleding	centraal	worden	afgebeeld.

Het	Ottomaanse	Rijk
Het	internationale	karakter	van	Amsterdam	zien	we	niet	alleen	terug	in	de	beeldende	kunst,	maar	ook	in	de
Stadsschouwburg,	vanaf	1638	hét	theater	van	de	stad.	Het	theater	was	een	plek	waar	het	leven	werd	uitvergroot	en
waar	schrijvers	op	scherpe	en	humoristische	manier	met	maatschappelijke	ontwikkelingen	aan	de	haal	konden
gaan.	Al	die	nieuwe	mensen	in	de	stad	zorgden	er	namelijk	ook	voor	dat	dat	Amsterdammers	geboeid	raakten	door
andere	culturen	en	religies.	’t	Verwarde	Huwelyk	(1667),	een	toneelstuk	van	amateur-toneelschrijver	Pieter
Nederhoven,	is	een	treffend	voorbeeld	van	de	manier	waarop	het	steeds	internationaler	wordende	karakter	van	de
Republiek	werd	verbeeld.

In	’t	Verwarde	Huwelyk	komen	klassieke	thema’s	van	het	blijspel	terug.	Bedrog,	manipulatie	en	humor	staan
centraal	in	Nederhovens	stuk	over	een	vader	en	zoon,	Geronte	en	Horatius,	die	terug	naar	huis	keren	na	jarenlang
gevangen	te	hebben	gezeten	in	het	Ottomaanse	Rijk.	Omdat	ze	zijn	‘gekleet	op	de	manier	der	Turken,’	wekt	hun
verschijning	verbazing	en	wantrouwen,	wat	door	Nederhoven	wordt	ingezet	als	een	komische	noot.	Horatius,	de
zoon,	was	gevangengenomen	op	een	schip,	slaaf	gemaakt	en	verkocht	in	het	Ottomaanse	Rijk.	Zijn	vader,	Geronte,
had	hem	na	een	lange	zoektocht	gevonden	en	vrijgekocht.	Ze	hadden	een	lange	tijd	in	het	Ottomaanse	Rijk
doorgebracht,	waardoor	Horatius	zijn	moedertaal	niet	meer	sprak	en	vader	en	zoon	bijna	onherkenbaar	waren
geworden	voor	hun	buren.

De	zogenaamde	‘Turkse’	kaapvaart	speelt	dus	een	centrale	rol	in	Nederhovens	stuk.	Dat	is	niet	vreemd,	want	in	de
loop	van	de	zeventiende-eeuw	werd	de	kaapvaart	en	de	daaropvolgende	slavernij	van	Nederlandse	zeelieden	een
groot	probleem	voor	de	Nederlandse	Republiek.	In	de	jaren	voor	de	première	van	’t	Verwarde	Huwelyk	had	admiraal
Michiel	de	Ruyter	al	meerdere	diplomatieke	missies	naar	Algerije	en	Tunesië	geleid,	met	als	doel	om	tot	een	verdrag
te	komen.	Toch	konden	Nederlandse	schepen	en	bemanning	nog	altijd	niet	zonder	gevaar	voor	kaping	varen	in	de
Middellandse	Zee.

Stigmatiserende	ideeën
Nederhovens	stuk	weerspiegelt	dus	internationale	problemen	die	in	de	maatschappij	werden	gevoeld.	De	tot	slaaf
gemaakte	mannen	werden	natuurlijk	gemist	in	havensteden	als	Amsterdam.	Familieleden	en	vrienden	gingen
regelmatig	langs	deuren	en	kerken	om	geld	op	te	halen	waarmee	ze	de	gevangen	hoopten	vrij	te	kopen,
zogenaamde	collectes.	Op	het	toneel	kon	dit	serieuze	onderwerp	met	humor	en	intrige	worden	verbeeld.
Neerbuigende	ideeën	over	mensen	in	andere	delen	van	de	wereld	gingen	met	dit	soort	verbeeldingen	gepaard.	Zo
maken	Nederhovens	personages	het	Ottomaanse	Rijk	en	de	cultuur	die	daarbij	werd	ingebeeld	regelmatig
belachelijk:

ANSELMUS
Maar,	waar	toe	u	gekleet	in	zulk	een	vremd	gewaad?
Of	danst	gy	een	Ballet,	dat	gy	voor	mom	dus	gaat?

GERONTE
U	lust	te	boerten,	heer,	toch	eindlijk	zult	gy	weten,
Dat,	in	Turkyen,	ik	mijn	kleeders	heb	gegeten.

Echter,	’t	Verwarde	Huwelyk	is	gelaagder	dan	de	bovenstaande	uitwisseling	doet	denken.	Het	stuk	brengt	inderdaad
stigmatiserende	ideeën	over	de	Ottomaanse	wereld	op	het	toneel,	maar	het	drijft	ook	de	spot	met	Anselmus’
onwetendheid:

ANSELMUS
Hoe!	eetmen	in	dat	land	zijn	kleeren	op?	dat	’s	vreemd.

GERONTE
O	ja!	maar	niet	alzoo	gelijk	als	gy	het	neemt.
Weet,	als	den	honger	drong,	en	’t	gelt	my	had	begeven,
Dat	dit	de	middel	was	noch,	voor	een	tijd,	te	leven.
Ik	heb	die	daar	verkocht,	heer,	tot	mijn	onderhoud.

In	deze	situatie	is	niet	de	‘verturkste’	buurman	het	lachertje,	maar	Anselmus	met	zijn	simplistische	ideeën	over	de



Ottomaanse	wereld.	Je	zou	kunnen	zeggen	dat	Nederhoven	het	publiek	in	de	val	lokt.	Het	publiek	heeft
waarschijnlijk	gelachen	om	de	mannen	in	‘exotische’	gewaden	en	ook	de	opmerking	over	het	balletdansen	is
kleinerend	bedoeld.	Vervolgens	echter,	wordt	de	onzinnigheid	van	zulke	stereotypen	benadrukt	door	Geronte.	Hij
heeft	ervaring	uit	de	eerste	hand	en	heeft	de	Ottomaanse	wereld	zelf	meegemaakt.

Literatuurwetenschapper	Frans	Blom	wijst	op	het	‘beoogde	lach-effect’	in	’t	Verwarde	Huwelyk.	Hij	bevraagt	of	het
publiek	zich	heeft	willen	identificeren	met	de	stereotyperende	ideeën	van	de	thuisblijvers	of	juist	niet.	De	aannames
van	Anselmus	zijn	zo	kortzichtig,	dat	het	komische	effect	van	het	stuk	moet	hebben	gelegen	in	de	verregaande,
domme	aannames	van	de	thuisblijvers,	en	niet	in	de	verturkste	christenen.	In	de	zeventiende	eeuw	groeide
Amsterdam	uit	tot	een	wereldstad	en	de	inwoners	groeiden	mee.	Hoewel	er	helaas	ook	sprake	was	van	stereotypen
en	vreemdelingenhaat,	raakten	Amsterdammers	gewend	aan	internationale	ontmoetingen	en	ontwikkelden	ze
kosmopolitische	ideeën.

Theaterrepetities	voor	een	21e-eeuwse	opvoering	van	't	Verwarde	Huwelyk	(1667)

Ghizlan	El	Hachimi	bespreekt	als	dramaturg	een	scène	uit	’t	Verwarde	Huwelyk	met	Jeroen	van	Arkel	en	Jonas	van
Veen.

Verder	lezen
Gerard	Brandt,	Het	leven	en	bedryf	van	heere	Michiel	de	Ruyter.	Amsterdam,	1687.
F.R.E.	Blom,	‘Het	venster	op	het	Ottomaanse	Rijk.	De	import	van	theater	en	nieuws	over	de	Turk	in	de
Republiek’.	In:	Zeventiende	Eeuw,	29	(1),	2013,	19-31.
M.	van	Gelder,	‘Tussen	Noord-Afrika	en	de	Republiek:	Nederlandse	bekeerlingen	tot	de	islam	in	de	zeventiende
eeuw’.	In:	Tijdschrift	voor	Geschiedenis	126,	2013,	16-33.

https://www.literatuurgeschiedenis.org/17e-eeuw/internationale-ontmoetingen-op-het-toneel

https://www.dbnl.org/tekst/bran002leve01_01/
https://hdl.handle.net/11245/1.409903
https://doi.org/10.5117/TVGESCH2013.1.GELD
https://www.literatuurgeschiedenis.org/17e-eeuw/internationale-ontmoetingen-op-het-toneel

